**LA PERFECCION.**

Selecciones de la Serie de Agni Yoga

Presentado ante la Sociedad de Agni Yoga, 20 de Mayo de 2008.

1. ¿Por qué viven ustedes? Para poder comprenderse y perfeccionarse. No se sientan satisfechos con algo que carece de claridad.Comunidad de la Nueva Era, 230.
2. El crepúsculo no debe existir para vosotros.

Preguntarán en qué consiste la búsqueda de la perfección.

Contestad: En el Amor, en la Belleza, en la Acción.

Estos tres senderos bastan. La Llamada, 318.

1. Perfeccionaos, amigos Míos, incansablemente.

No neguéis la Voz del Espíritu, suprimid sólo las voces terrenas.

Sed audaces – estoy con vosotros. La Llamada, 25.

1. La limosna monetaria debe ser abolida, ya que la ayuda se puede brindar a través del trabajo o de los objetos. No habrá nadie sin trabajo cuando la gente se vuelva hacia el sendero del espíritu. Quere mos demostrar esta ventaja del perfeccionamiento, no para el mundo invisible, sino para ustedes mismos. Los llamamos a Nuestro Sendero. Iluminación, II: I: 11; Hojas del Jardín de Morya II, 94.
2. Es tiempo de deshacerse de los diamantes que profanan las Imágenes sagradas. Es tiempo de quemar las reliquias, siguiendo la alianza de Cristo. Es tiempo de entrar en el Templo de la Comprensión del Espíritu, consagrando nuestras fuerzas que perfeccionan el conocimiento del verdadero poder del espíritu. Iluminación, II: IV: 3; Hojas del Jardín de Morya II, 130.
3. Por lo tanto, es muy valiente el que se atreve a buscar, porque aquel que busca, encuentra. Si los deseos del espíritu son elevados, descubrirá formas elevadas, y al crearlas podrá contribuir al perfeccionamiento. Iluminación, II: II: 4; Hojas del Jardín de Morya II, 100.
4. En conformidad con el ritmo del Movimiento del Mundo, hace falta el cúmulo repetitivo del poder. El despliegue de prisa es adverso a la creación del Mundo.

 La manera en que se forman los cristales y las flores indica cómo se desarrolla la perfección. Iluminación, II: IV: 16; Hojas del Jardín de Morya II, 143.

1. La labor del perfeccionamiento sin fin es lo que Nosotros ordenamos. Y en momentos de dificultad piensa en Nosotros, sabiendo que el aparato inalámbrico no demorará en conectarte con Nosotros. Más aprende a pensar y a distinguir el momento de verdadera dificultad. Iluminación, III: VI: 21; Hojas del Jardín de Morya II, 362.
2. Familia, clan, país, unión de naciones – cada unidad se esfuerza hacia la paz, hacia el mejoramiento de la vida. Toda unidad de cooperación y vida comunal necesita perfeccionamiento. Nadie puede fijar los límites de la evolución. A través de esta línea de razonamiento un trabajador se convierte en creador. No nos atemoricemos por los problemas de la creatividad. Encontrémosle a la ciencia caminos encumbrados. Así, el pensamiento acerca de perfeccionamiento será un signo de júbilo. Comunidad de la Nueva Era, 1.
3. El arte de pensar debe ser desarrollado en todo trabajador. Sólo entonces éste podrá comprender la alegría del perfeccionamiento y saber cómo hacer uso de su tiempo libre. Comunidad de la Nueva Era, 103.
4. Cuando un hombre se encuentra en una comunidad imperfecta, en su espanto se pasa a la oposición – esto es un error. Aquel que entiende la imperfección debe entrar en el sendero del perfeccionamiento. Comunidad de la Nueva Era, 226.
5. Cuanto más perfecto sea el espíritu, con más inefabilidad entiende el sufrimiento profundo de la vida terrestre. Agni Yoga, 152.
6. Usted le dirá: “Nos corresponde, en el centro del gran torbellino y revuelta, conservar nuestra calma de espíritu.”

 Él responderá: “Su verdad no es nueva. Pero, ¿por qué debo yo esforzarme por lograr la calma del espíritu cuando mi cuerpo tiembla con tensión?

 Contéstele: “Esta es la ley del auto-perfeccionamiento.”

 Él contestará: “Esto tampoco es nuevo. ¿Dónde están las ventajas del auto-perfeccionamiento?

 Usted responderá: “El ejercicio de la calma lleva al dominio de moverse a través de varios estados corporales.”

 Ante el cambio del cuerpo, el espíritu que no ha buscado avanzar entra en una condición de entumecimiento y vaga deprimido a través de sus memorias vagas. De hecho, las memorias de un estado físico inferior permanecen sumergidas en oscuridad total.

 Es esencial evitar la indiferencia mientras el cuerpo cambia. El refinamiento del esfuerzo proporcionará la calma durante la transición de un estado de existencia a otro. De este modo se logra la cualidad de un Arhat, quien nunca interrumpe el flujo de la conciencia y se esfuerza constantemente hacia el futuro.

 Diga al que le escucha que uno puede preparar el eterno Amrita de la perfección espiritual sólo mediante la experiencia atenta. ¿Podría alguien que está llevando a cabo un experimento importante dormirse? Del mismo modo, Nosotros, siempre alertas de conciencia, uniremos Nuestras vidas al collar irrompible. Para algunos, este consejo les parecerá como una abstracción; pero Nosotros conocemos todas las realidades prácticas del proceso del perfeccionamiento. Agni Yoga, 130.

1. Los que buscan el yogui para instruirse en la Enseñanza no tendrán el mismo valor. Un yogui debe ser capaz de entender quién llega por accidente; quién podría convertirse en un discípulo; quién en el futuro podría convertirse en un discípulo-maestro, aprendiendo a perfeccionarse a sí mismo al ayudar a los que se le acercan. Agni Yoga, 203.
2. El Bendito señala a Sus discípulos: un fakir que estaba lanzando una bola con gran agilidad. Daba en el blanco todas las veces, y dos niños se apresuraban a recoger la pelota y retornársela. El Bendito dijo: “Este hombre ha logrado la perfección al lanzar la pelota; cada vez que la lanza se le retorna. Así es todo acto de dar, pero sólo cuando es perfecto. Por tanto aprenda a sacrificarse con perfección, pues debe haber arte en todo acto de sacrificio.” Agni Yoga, 385.
3. ¿Por qué se debe absorber la Enseñanza como la base de la existencia? Si uno comienza a aplicar la Enseñanza egoístamente, uno comenzará a añadir estructuras sin antes darle importancia a la base. El esfuerzo sin interés provoca la discordia interior y no trae regeneración. Todas las consecuencias dañinas surgen de un esfuerzo sin interés. Por esto, la gente no se puede perfeccionar y no puede purificar su sentido de la belleza, sin el cual la fusión armoniosa de la conciencia de uno con la del Maestro es imposible. Agni Yoga, 563.
4. En primer lugar, la Enseñanza no se vende nunca; esa es la ley más antigua. La Enseñanza ofrece la perfección como su meta; sin ésta, no habría futuro. Agni Yoga, 404.
5. Pero si dice: “Deseo perfeccionarme,” entonces pregunte: “¿Qué recompensa espera?” Entonces debería decir: “Sólo acercarme a la Enseñanza.” Agni Yoga, 527.
6. Existen cuatro formas de perfeccionamiento: la aceptación del regalo de la Enseñanza; liberación del ego; la manifestación de la valentía, conociendo todos los peligros; aprendiendo a hacer que los enemigos trabajen por el Bien General. Agni Yoga, 643.
7. … Sólo cuando la evidencia de todas las riquezas espaciales sean entendidas, será posible darle la perfección a nuestras formas terrestres. Infinito I, 26.
8. … Uno podría llamar a las formas del diario vivir formas aspirando a la perfección. Infinito I, 44.
9. Cuando los mundos distantes se exhiban ante la conciencia humana, aparecerán nuevos conceptos dimensionales. Cuando uno puede percibir sobre nuestro planeta formas creadas por energías más súblimes, ¿cómo es posible no manifestar entendimiento de sutileza hacia las formas? El perfeccionamiento continuo se dirige hacia el Infinito. ¡Por eso, el ritmo de perfeccionamiento es tan atraído hacia el ritmo del Magneto Cósmico! No es un esfuerzo externo sino un desarrollo por medio de la psico-vida. Infinito I, 152.
10. … Cuando el pensamiento sea perfeccionado, será posible decir que la hora de la construcción de un mejor futuro está cerca. Infinito I, 73.
11. … La insatisfacción indica el entendimiento del proceso de la perfección. El esfuerzo afirma el paso correcto hacia el Infinto. Infinito I, 78.
12. El espíritu es perfecto solamente cuando está consciente del Cosmos. Iluminación, I:V:2; Hojas del Jardín de Morya II, 2.
13. Tú puedes entender como las logias negras se oponen al perfeccionamiento de la humanidad, como ellos prefieren el destino de la Atlántida a la luz de un nuevo cuerpo. ¡Estemos vigilantes, estemos vigilantes, sigamos al Señor! Jerarquía, 208.
14. Siente a la Jerarquía como tu piedra angular, sobre la cual podrás probar la eficiencia de la calidad. Ya que si tú no admites la existencia de lo mejor y lo más luminoso, entonces no hay necesidad de cuidar y perfeccionar tu propia Mónada. La existencia de la jerarquía es el fundamento de toda la vida. Recuerda que la jerarquía actúa a través de una legión de Servicio. No te tardes en armar estas legiones porque no existe tarea más afortunada que el Servicio a la Jerarquía. Jerarquía, 212.
15. La época del Kali Yuga ha sido difícil, más el Satya Yuga acercará nuevamente a los Mundos, los que fueron separados a la fuerza. Con solemnidad uno debe esperar esta época que es el retorno a una perfección predestinada. En consecuencia, decidamos proporcionar suficiente atención a la creatividad espiritual. Uno debería acostumbrarse a pensar desde este punto de vista. Así, es necesario referirse a aquello que es lo más importante para la dirección de la vida. A cualquiera que comprenda el equilibrio entre los Mundos se le facilitará su camino. Corazón, 78.
16. Se debería crear un curso especial – Conociendo al corazón. La más simple de las domésticas entiende la dulzura que es hablar del corazón. Para los científicos debería ser mucho más simple ampliar este concepto. La historia humana da tablas comparativas de los trabajadores del corazón y del cerebro. ¿No proveen estas imágenes de logros y de héroes del auto-sacrificio los mejores perfeccionamientos para el corazón? Corazón, 359.
17. … Cualquiera que ayude a los que le son cercanos a encontrar el camino del corazón también encontrará su propia perfección. Corazón, 399.
18. ¿Han escuchado ustedes a su corazón? ¿Late rítmicamente con el Corazón Perfecto que los envuelve a todos ustedes? Cartas de Helena Roerich I, 01 Marzo 1929.